# التخفي والتجلي في مقامات الهمداني

# أسماء جاد الله(١)

تاريخ قبوله للنشر: ٢٠١٩/١٠/١م

تاريخ تسلم البحث: ٢٠١٨/٨/٨

### ملخص

هدَفُ هذا البحث هو الكشف عن مواطن التخفّي والتّجلّي في مقامات بديع الزّمان الهمذانيّ، لبيان بعض أسرارها، ودلالاتها الاجتماعيّة، بدراسة العلاقات الجزئيّة والكلّية بين أهمّ عناصرها: العنوان، والبطل، والشّعر، ضمن رؤية تكشف عن علاقة المثقّف بالسُلطة في القرن الرّابع الهجريّ، اعتمادًا على المنهج الاجتماعيّ والدّرس النّصّيّ، في ثلاثة عناوين: العنوان ونصّ المقامة، وصورة البَطَل، ودَوْر الشِّعْر، وقد انتهى إلى الكشف عن إرهاصات (الواقعيّة النّقديّة) في تصوير المجتمع، وبروز تناقضات الحياة على مستوى الرّؤية والتّشكيل، والوقوف موقفًا أببيًا من المكان والزّمان.

الكلمات الدَّالَّة: جدليَّة العلاقة، فنّ المقامات، العُنوان، النَّطَل، الشَّعْر، المُثقَّف والسُّلطة.

### **Abstract**

This research aims to disclose the places of the concealment and revealing in maqamat "Badi' Al-zaman Al-hamadhani", to illustrate some of its secrets and social indications, through studying its partial relations between its most important components: the title, the hero and the poetry, within a vision clarify the relationship between the intellectual and authority in the fourth century (A.H), dependence on social approach and textual studying, in three titles: The title and the text of maqama, the image of the hero, and the role of the poetry. The research ended up revealing the signs of critical realism in the portrayal of society, emergence of contradictions of life at the level of vision and formation, and taking a negative moral attitude of place and time.

**Keywords**: the dialectical relationship, Al-maqamat, the title, the hero, the poetry, the intellectual and authority.

(١) باحثة، قطاع خاص.

المنارة المجلد ٢٦ العدد ٣ ، ٢٠٢٠م

#### المقدمة.

الحمدُ للهِ الّذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يَعلم، وصلّى الله على النّبيّ المصطفى وسَلَّم، النّبيّ الأمّيّ الّذي أُوتي جوامِع الكَلِم، وبعدُ؛

فإنّ الحديث عن فنّ المقامات الّذي ابتدعه الهمذانيّ (ت ٣٩٨ه) في القرن الرّابع الهجريّ حديثٌ قد يطول عن فنّ مُراوغ وغنيّ بالدّلالات، ولعلّ ما تحتويه مقامات الهمذانيّ وسواها من خفايا وأسرار ما يزالُ طيَّ السّطور والكتمان، ولربّما كانت مقاماته وما تزال تتّسِمُ بحقائق من نوع خاصّ (حقائق أدبيّة)، لم تُتكلَّف باللغة أو المعنى؛ فمعظمُ المقامات اللاحقة حاولَتُ -جاهدةً - أنْ تحذو حَذْوها شَكْلًا وبناءً ونَقُدًا، غير مَعنيّة كلّ العناية بفِكْرها الخفيّ، ومضمونها المقصود، وما يُحيطها من غموض لأسباب شتّى، ولذلك فإنّ مقامات الهمذانيّ الّتي تربو على الخمسين تنكشف في أمور، وتنغلق على الأذهان في أخرى.

ومن هُنا ارتأيتُ أَنْ أَكشفَ عن بعض خفايا ما جاء في مقاماته، وما انطوتُ عليه من أسرار تعلّقت بهِ أَوّلًا، وبالزّمان والعَصْر ثانيًا، وبالبيئة والمجتمع العبّاسيّيْن ثالثًا، بمَفاتيح لُغويّة لتلك المَغاليق، هي: تجلّت، وكشفت، وأبرزت، وأظهرت، وبيّنت، وأوضحتُ...، فيما يخصّ ثلاثة عناصر مُهمّة في بناء المَقامة: الأوّل العُنوان، ولا شكّ في أنّه جزء لا يُتجَزّأ من بداية المَقامة، والتّاني البطلُ الّذي لا يَنفصِلُ عن قَلْبِها بل يَمُورُ فيه، مُحرِّكاً أحداثَها نحو النّهاية، والتّالثُ الشِّعُرُ الذي يتجلّى -غالباً - في الخاتمة، كاشِفاً عن المَغزى وما تَخَفّى، تحتَ عنوان (التخفّي والتّجلّي في مقامات الهمذانيّ).

ومِن باب الإيضاح عَمَدْتُ إلى انتقاء لَفْظَة التّخفّي لا الخَفَاء؛ لأنّه كانَ مُفتَعَلَّا ومَقصودًا، فَلَمْ يَأْتِ عَفْوَ الخاطِر، وإنّما تعمَّدَ الهمذانيُ الإخفاءَ لعدّة عَوامل وظروف لا تنفصل عن واقع عايشَهُ في القرن الرّابع الهجريّ. وكذلك عمدتُ إلى تقديمِ التّخفّي على التّجلّي؛ لأنّ هذه المقامات بُنيَتْ على خفايا كانَت أَسَاسَ ابتداعِها، ثمّ خُليتْ بوَشْي اللغة المسجوعة، والفكاهة والظّرف، والسّخرية اللاذعة...، مع الإشارةِ إلى أسبقية الاهتمام بهذا الجانب، في عنوان (جدليّة الخفاء والتّجلّي) لكمال أبي ديب. وقد تمَّ اختيار هذا الموضوع للإجابةِ عن أسئلةٍ، منها:

- أين برز التّخفي والتجلّي في مقامات الهمذانيّ؟ وما دلالة ذلك؟
- ٢- كيف يمكن الكَشْف عن خفايا تلك المقامات، على مستوى الرّؤية والتّشكيل؟
- ٣- ما الخفايا الّتي احتوتْها؟ وما دلالاتها الاجتماعيّة؟ وما مدى ارتباطها بكاتبها الضّمنيّ؟
  وعليه اقتَضَتْ طبيعة الموضوع أنْ تتّخذ من التّحليل الاجتماعيّ والدّراسة النّصيّة للجوانب المُتعدّدة

منهجًا، بعدَ استقراءِ مقاماتِ الهمذانيَ كلِّها غيرَ مرّة، وعقب رَصْد مواطن العلاقات وجزئيّاتها بين العُنوان وَنَصَ المقامة، والبَطَل والرّاوي، والشِّعْر والْمعْزى، في بناء هيكليّ يقوم على مُقدّمة، وثلاثة مباحث، وخاتمة، يتبعُها ثَبَتٌ بالمصادر والمراجع، أمّا المبحث الأوّل فيتناول عناوين مقامات الهمذانيّ وعلاقاتها بنصوصها تحت (العنوان ونَصَ المقامة)، وأمّا المبحث الثّاني فيقوم على نقصٍ لصورة بطلِ المقامات أبي الفتح الإسكندريّ مع توضيح علاقتها بصورة راويها عيسى بن هشام إمّا توافّقًا أو تناقضًا، بعنوان (صورة البطل)، وأمّا المبحث الثالث فيدرس شِعر الهمذانيّ وغيره، ممّا وظفه في خاتمات مقاماته –على الأغلب – ليؤدّي دورًا مُتقصَّدًا تحتَ عُنوان (دَوْرُ الشِعْر)، وأمّا الخاتمة فقدِ اشْتملَتُ على أبرز ما توصّل إليه البحث من نتائج، مع التّويهِ باعتماد مقامات بديع الزّمان الهمذانيّ: شرح محمد مُحدي الدّين عبد الحميد مصدرًا أساسيًّا، إضافة إلى الاستعانة ببعض المراجع والرّسائل الجامعيّة والأبحاث التي تُغنى مادّته، وتُعين في التّحليل.

# المبحث الأول: العنوان ونص المقامة.

يُعدّ العنوان وَجهَ العمل الأدبيّ ومَطلَعَهُ الّذي يواجه القارئ، كما يُعدُ "ضرورة كتابيّة" (١)، أو رسالة (٢)، ولذلك عُني به بعضُ الباحثين والنّقاد، كما اهتمّوا بدراسة علاقته بالنّصّ الّذي يليه، ولأهميّة ذلك ظَهَرَ عِلْم مُختصّ به هو (علم العنونة)، فدَرَسَ هؤلاء بعض عناوين الأعمال الأدبيّة لِما لها من قيمة في الكشف عن أسرارها، إضافة إلى أنّ بعضَ العناوين عُدَّ نصًا صغيرًا تقومُ بينه وبين النصّ الكبير الّذي يليه ببنائه ثلاثة أنواع من العَلاقات، أمّا الأولى فعلاقة سيميائيّة يكون العنوان فيها علامةً من علامات العمل الأدبيّ، وأمّا الثّانية فبنائيّةٌ تشتبك فيها العلاقاتُ بين العمل وعنوان بناءً أساس بنائيّ أيّ إضافيّ وتراكميّ، وأمّا الثّالثة فانعكاسيّة؛ إذ يُختزَل العمل الأدبيّ في العنوان بناءً ودلالةً كليًا (٣).

ولأنّ فنّ المقامة جنسٌ أدبيّ قديم وحديث لا يخلو من عنونة فَقَدْ لوحظَتْ علاقاتٌ شتّى بين عناوينِ المقامات والنصوص الّتي تليها. فهل ثمّة علاقة بين عناوين مقامات الهمذانيّ ونصوصها؟ وما نوعُها؟ وما الدّلالات الّتي تنطوي عليها؟

مِن الممكن القول قبلَ الخوضِ في تحليل تلك العناوين أنّ معظم مَن تناول مقامات الهمذانيّ أشار إلى عناوينها ليُبيّنَ أَنّها إمّا مقرونة بالأماكن أو المدن الّتي جرت فيها الأحداث، وإما بشخصية ما، وإمّا بموضوع ما، وإمّا باسم طعام ما، من مُنطلَق أنّ العنوان "يقدّم وظيفة إدراكيّة هامّة تهيّئ المتلقّي لبناء تفسير للنّص أو ما يخبر به النّص، ومن هذا المُنطلق يمكن أن يُعَدّ

العنوان جزءًا مِنَ البِنية الكبرى، إذ يساعد على تنشيط الذّاكرة وتحفيزها (٤)؛ ولكنْ لم يتحدّث بعض أولئك عن صلة تلك العناوين بما وَرَدَ في النّصوصِ الّتي تليها، بما يمكن أن يجلّي غوامضَها، ويكشف مَقاصدَها؛ فالّذي يغلب على عناوين تلك المقامات أنّها مجرّد تراكيب وصفيّة ناقصة تحتاج إلى وجه من الكمال؛ إذ تقوم على منعوت قد يكون خبرًا، مبتدأُهُ محذوف، ويتبع هذا المنعوت نعْت قد نجد فيه تسلُّطًا على المنعوت المُتواتر بين عناوين المقامات كلّها، فيبرز في النّصوص مُتكاملًا معَها أو معَ غيره من العناوين .

صحيحٌ أنّ بعض مقامات الهمذانيّ قد سُمّي بالبغداديّة والمَوْصليّة والأذربيجانيّة بما يوحي بأماكن الأحداث؛ لكنْ هل جرتْ تلك الأحداث فِعُلّا في تلك المدن؟ وعلام يدلّ ذلك؟ ثمّ إنّ بعضها الآخر سُمّي بالأزاذيّة والمَضيريّة، فهل ارتبطتُ مثلُ هذه العناوين بمأكولات في ذاك الزّمان؟ أو تراها دلّت على زمان نضوج الأزاذ، أو دلّت على أحداث ترتبط بتلك الأطعمة؟ كما أنّ بعضها الآخر سُمّي بالحمدانيّة والخلفيّة، فهل تناولت بالذّكر بني حمدان؟ وما دلالة ذلك؟ وهل أثنتُ على خلف بن أحمد حقيقةً؟... إلخ . ومِن مثل هذه الأسئلة سنحاول التوصّل إلى إجابات أو خفايا ما تنطوي عليه، بتناول نماذج من عناوين المقامات .

لقد بلَغَ عدد عناوين مقامات الهمذانيّ الّتي وُصفَتْ بنسبةٍ إلى المكان عشرين مقامة مُقارِنةً بغيرها الّتي وُزّعَتْ على الموضوع والشّخوص والطّعام، وهذا يعني احتفاء الهمذانيّ بتحديد المكان وعنايته الخاصّة به. أمّا عناوينُ المقامات الّتي تدلّ على أماكن أحداث القصّة فيها حقيقةً، فهي: النّيسابوريّة، والرُصافيّة، والكوفيّة، والبَصْريّة، والجرجانيّة، والأذربيجانيّة، والأصفهانيّة، والبغداديّة، والأهوازيّة، والقزوينيّة، والبخاريّة، وأمّا العناوين الّتي ارتبطتْ بشخصيّات على وجه الحقيقة فالغيلانيّة نسبة إلى غيلان بن عقبة (ذي الرّمّة)، والصّيمريّة نسبة إلى أبي العنبس الصّيمريّ، وأمّا العناوين الّتي ارتبطتْ بصلب الموضوع فالقريضيّة، والمَطلبيّة من (طلب المال)، والأسديّة من (تصوير مشهد التي ارتبطتْ بحيل لابنه)؛ ولكنْ ماذا عن مع الأسد)، والعلميّة من (تقديم نصائح في العِلْم)، والوصيّة من (وصيّة بخيل لابنه)؛ ولكنْ ماذا عن بقيّة العناوين الّتي لا صلة لها بمتن المقامة؟

مِن عناوين المقامات الّتي لا صلة لها بما ورد في نَصّها (المقامة العِراقيّة)، ومن عَجَبٍ أنّ البديع سمّاها كذا، ولم يحدّد موضع أحداث القصّة في العراق أو غيرها، وعلى الرّغم من أنّ المقامات الّتي سُمّيتُ بأسماء المدن كالبلخيّة والسِّجستانيّة قد تَشي بموضع الأحداث؛ إلّا أنّ الجليّ في النّصّ أنّ الرّاوي يذكر الأحداث في الطّريق إليها؛ ولكنْ لِمَ لمْ يُسمِّ المقامةَ الرُّصافيّة مثلًا البغداديّة، وهو خارج من تلك إليها، حيثُ دارُ الخلافة؟ لعلّني أصدُقُ القول إنّ الهمذانيّ يتحرّز من نسبة ما ورد في المقامة مِن

قول الفُحش إلى دار الخلافة (بغداد)، تحرّزًا من الاصطدام المباشر بالسلطات، مُصورًا تدهورً بغداد في القرن الرّابع الهجريّ، ويُثبتُ ذلك مَفرُ الرّاوي إلى أذربيجان؛ إذ نجده يسمّي إحدى مقاماتِه المقامة الأذربيجانيّة، وللوهلة الأولى يتساءل المرّءُ: لِمَ لمْ يفرّ إلى غيرها من المدن المجاورة في العراق؟ لقد كشفت العلاقة بين هذا العنوان والنّص الّذي يليه عند اتّهام الرّاوي بمالٍ وهروبه، عن أمن ذلك المكان وأمانه، وعن تخوّفه الشّديد من الالتجاء إلى آخر داخل حدود العراق، إضافة إلى تخوّفه أيضاً من المُلاحقة والمُراقبة والمُطارَدة، مع أنّ الحاضر في (المقامة المضيريّة) مثلًا محاولة إنصاف صورة بغداد رغم الموقف السّلبيّ الواضح، فقد زيّن التّاجر صورة المدينة التي لا يسكنها غير التّجار مؤكّدًا التّوزيع الطّبقيّ، إلى جانب حركة الأسواق والتّجارة، وفخامة العمران والمعمار، في مشهد قصصيّ أو دراميّ وأسلوب ساخر، انكشفت فيه هُويّة شخصيّة البطل من البداية خلاقًا لمعظم المقامات.

وللوهلة الأولى -أيضًا - يعتقد القارئ أنّ المقامة السّاسانيّة تتحدّث عن بني ساسان، ونسبة اليهم سمّيت المقامة بذلك، وهذا صحيح؛ ولكنّه قد يُغفل صِلة هذا العُنوان بمكان الأحداث في نصّ المقامة، وما قد ينبثق من التقائهما، بما يكشف عن جملة من الخفايا؛ فالعنوان يشير إلى جماعة ساسان الّتي ظهرتْ في المجتمع العبّاسيّ، وعُرفَتْ بالكُدية والاستجداء والتّنقّل، ولكنّ البارز في المقامة أنّ (البديع) جعل موطن استقرارها دمشق لا بغداد ولا العراق ولا فارس، وهي لم تَظهر هناك أصلًا، وكأنّه مضطرِّ إلى ذلك، تخوّفاً وتحرّزاً، ليقول إنّ تلك الجماعة المتنقّلة والدائمة الترّحال لم تَجِدُ مستقرّها إلّا في دمشق، إضافة إلى تطلُعَهُ إلى دمشق والشّام عامّة، من مُنطلق بنائيّة العلاقة مع سيميائيتها بحضور ذِكر بني ساسان في سطور المقامة.

وتكشف لنا المقامة الحرزية بمجرّد قراءة العنوان عن المستوى الفكريّ للمجتمع آنذاك، وبعض معتقداته، وكذلك عنونة المقامة الإبليسيّة، فقد يصدق القول إنّها تعرض موضوع الشّعر والشّعراء وشياطينهم؛ ولكنْ يتجلّى فيها واحد من أبرز المعتقدات الموروثة عن الجاهليّة فيما يتعلّق بعمليّة الإبداع الشعريّ، وكأنّ (البديع) يرى أنّ الحديث عن شياطين الشعراء من باب الوهم الموروث لا أكثر ولا أقلّ بأسلوب ساخر. بينما يتّخذ العنوان خصوصيّة في المقامة المارستانيّة بارتباطه بمجريات الأحداث فيها، فما تلك الخصوصيّة؟ قد يستظرف القارئ عنوانها، نسبة إلى المارستان وهو المشفى؛ لكنّه يكشف ذكاء المؤلّف في التّعبير عن وجهة نظره تجاه الفرق الإسلاميّة آنذاك كالمعتزلة، مع قدرة فائقة على الاحتيال باختياره، وبغيره ممّا ورد في نصّ المقامة.

بينما يقوم عنوان (المقامة المجاعية) على مفارقة كبرى بما يحمله من دلالات الجوع والبؤس والحرمان والفقر والطبقية وسوء الأوضاع الاقتصادية والطبيعية، وبما يتجلّى من خلال الربط بين الشق الثّاني من العنوان وبين نصّ المقامة، وهي مفارقة بالغة الحدّة؛ إذ تنسب المجاعية إلى (المجاعة) وهذا يشي – كما نكرنا – بالجوع والبؤس والحرمان والقحط وتدهور الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية، يقابله على النقيض منه وصف النصّ لموائد الطّعام والشّراب ومجالسها، وكأن هذه المقامة بهذا العنوان تكشف سلبية الحياة الاجتماعية والتتاقض القائم في الواقع بين جوع الفقراء وإسراف الأغنياء. ولو تناولنا عنوان (المقامة الحمدانية) لَوجدُنا العلاقة بينه وبين النصّ علاقة بنائية، تضيف إليه وإلى القارئ دلالات أخرى، كما تتضح قيمة العنوان بمجرّد ربطه بنصّ المقامة؛ إذ يتكثّف طموح المؤلّف في الالتحاق ببلاط الحمدانيّين، إبرازاً لشاعريّته وبراعته اللغويّة، مثله في ذلك مثل المتنبّي وغيره، للحظوة بأعطياتهم وهباتهم، وكذلك يكشف عن إعجابه بأمير بني حمدان (سيف الدّولة الحمدانيّ)، ومن المعلوم أنّ إمارة الحمدانيّين قامَت في بلاد الشّام في حلب خارجة على العبّاسيّين وخلافتهم آنذاك، كما تجلّتُ القصديّة الخفيّة –أيضًا – في أن يتمثّل ولاة عصره ممّن عليرون شؤون البلاد بالحمدانيّين كَرمًا وعطاءً، فَهُم الأنموذج الأعلى في ذلك.

ويفتح عنوان المقامة الحلوانية الأفق أمام القارئ ليتعرّف موطنَ أحداث جرَتْ مع الرّاوي في حلوان على مقربة من بغداد. ولكنْ ماذا عن عنوان (المقامة الخلفية)؟ ولم سمّيت بذلك، وخلف الأمير لم يُذكر فيها أصلًا سوى فيما ورد على لسان الغلام في بيت شعريّ واحد في خاتمة المقامة؟ لكأنّما يريد (البديع) القول (نِعْمَ الخلف) عن ذلك الغلام الّذي توسّم فيه خيرًا، فَلَمْ يقصد أمير سجستان (خلف بن أحمد) ذاته بهذا العنوان، ولربّما قصَدَ (الخَلف) وهو الصالح أو الخير، والنقيض منه (الخَلف) وهو الطالح أو الفساد، وكأنّما يشي اختيار هذا العنوان المرتبط بنصّ المقامة بنصيحة (البديع) ودعوته على لسان الرّاوي للخلفاء، وهي حُسن اختيار الحاشية والتّحذير من سوء تدبير (البديع) ودعوته على لسان الرّاوي للخلفاء، وهي وي تكشف عن دور قد يتغافل الخلفاء عن الانتباه الأعاجم في أمور الخلاقة العبّاسيّة وسلبيّات ذلك، وقد تكشف عن دور قد يتغافل الخلفاء عن الانتباه إليه بما قد يؤدّي إلى سوء العلاقات المُتباذلة بينَهم وبينَ غيرهم، فما في المقامة يثبت معنى خفيًا هو تحذير الخليفة أو الوالي من حاشيته وبطانته، لاسيّما الخدم والعبيد والغلمان في ذلك الزّمان، وقد يشي العنوان جتسكين اللام – بما وراء الولاة وخلفهم؛ لأنّ التّابع قد يؤثر في المتبوع إمّا سَلْبًا أو فسادًا أو فياً، أو فسادًا أو فياً أو فسادًا أو في فسادًا أو فيرًا... .

بينما نجده يعنون مقامة أخرى بالمقامة الخمريّة نسبةً إلى الخَمْر، وصحيحٌ أنّ الخمر بارزة في نصّ المقامة بلفظها، وعلى علاقة بنائيّة به؛ لكنّه يمثّل تيّار المجون المقابل لتيّار الرّهد، فلِمَ لمْ

يسمّها المقامة المسجديّة أو الإماميّة، وهو قادر على ذلك؟ نقول: لربّما تعمّد الهمذانيّ عنونتَها بذلك ليدلّ على شيوع تيّار المجون وغلبته على الزّهد، وإنْ كان لا بدّ من دليل آخر في مقاماته على ذلك، فهو عنونته لمقامة أخرى بالمقامة المَطلبيّة نسبة إلى مَطلبيْن؛ أي كنزين، وقد يكون نسبة إلى طلب المال والرّغبة فيه، وتقوم المفارقة في علاقة هذا العنوان بما جاء في نصّ المقامة، بالانطواء على طلَب الدنيا ولذّاتها؛ فالرّاوي يتذاكر مع أصحابه في قيمة المال بينما البطل شابّ زاهد في الدّنيا، يزهد النّاس فيها كسبًا للمال. ولا يخفى أنّ ثنائيّة التّخفّي والتّجلّي تتّضح في عنوان (المقامة المكفوفيّة) من خلال علاقتها بالنّصّ، فكفّ البصر طوْعًا أو قصْدًا يعني الخفاء، والشّق الثاني من العنوان يتّصل بالنّص؛ إذ يقوم على التّحايل بالتّعامي لخداع النّاس....

وختامًا نكتفي بهذا، فيما يخصّ علاقة العنوان بنصّ المقامة، بما يكشف عن الخفايا، الّتي لو تتبّعنا بعضها من حيثُ الأبعاد (الإيجابيّ والسّلبيّ والمحايد)، فسننتهي إلى ما يأتي:

- المقامة القريضيّة: تتّخذ بُعدًا (إيجابيًا)، في جرجان خارج العراق، في علاقة تكامليّة.
- المقامة الأزاذية: ذات بُعد (سلبيّ) من سلبيّة المكان (بغداد)، بما حمّلُهُ من الفقر والحرمان.
  - المقامة السّجستانيّة: تتّخذ بُعدًا (إيجابيًا)؛ فالبطل في سِجستان غير مُكدٍ وقويّ البروز.
- المقامة الأسدية: تتخذ بُعدًا (إيجابيًا) في بلاد الشّام، والهروب من موطن قل فيه الأمان.
- المقامة الكوفية: ذات بُعد (سلبيّ) غنيّ بالتّناقض بين التّصوّف والغواية، معَ الخَصاصة.
- المقامة الغيلانية: ذات بُعد (سلبيّ) يرتبط بموطن: ذي الرّمة والفرزدق (العراق)، مع الإعراض.
- المقامة الأذربيجانية: تتّخذ بُعدًا (إيجابيًا) بسبب الهروب بحثًا عن الأمان، بعد الاتّهام بمال.
  - المقامة الجرجانية: ذات بُعد (مُحايد) لا سلبية ولا إيجابية فيها.
  - المقامة الأهوازية: ذات بعد (سلبي) للتناقض القائم بين الزّهد والمجون.
  - المقامة البغدادية: ذات بُعد (سلبيّ) نتيجة الفقر والعوز والجوع والحرمان وبؤس الحال.
    - المقامة البصريّة: ذات بُعد (سلبيّ) نتيجة الفجوة بين الفقر والغِني.
- المقامة البخارية: تتّخذ بُعدًا (إيجابيًا) للفصاحة الّتي غلبَتِ التّناقضَ بين صورتي البطل والرّاوي.
  - المقامة القزوينية: تتخذ بُعدًا (إيجابيًا)؛ إذ تكشف عن الدّعوة إلى فتح البلاد.
  - المقامة الموصلية: ذات بعد (سلبيّ) نتيجة سذاجة أهل القرية وتخلُّفهم الفكريّ.
  - المقامة المارستانية: ذات بُعد (سلبي) يكشف عن مهاجمة السلطة الدّينيّة وفِرَقها في البصرة.
  - المقامة الشّيرازيّة: ذات بُعد (محايد) لا أكثر ولا أقلّ؛ إذ تقوم على الشكوى من مرارة الزّمان.
  - المقامة الحلوانية: ذات بُعد (سلبي) لسلاطة لسان السلطة الممثلة بالقاضي، ولسذاجة العبيد.

المقامة السّاريّة: تتّخذ بُعدًا (إيجابيًا) متمثّلًا في الفصاحة والبلاغة، ومدح الأمير خلف....
 وعليه تتّضحُ غلبةُ السّلبيّة على الإيجابيّة في هذه الثّنائيّة، وإختصاص العراق بمدنه كافّةً
 بها، بما يَشى بثورة عارمة تتأجّج عند المُثقّف الأديب (الكاتب الضّمنيّ/ الحقيقيّ).

# المبحث الثاني: صورة البطل.

سيتناول هذا المبحث صورة البطل أبي الفتح الإسكندريّ لمقارنتها بصورة الرّاوي، كشفًا عن طبيعة العلاقة بينهما: اتّفاق أو افتراق، تجاذُب أو تنافُر، تكامُل أو تنافُض، انفصام أو اتّصال... إلخ، وما تدلّ عليه العلاقة الغالبة؛ لكنْ قبلَ ذلك سأفتتح الحديث عن بطل المقامات على الجملة من حيثُ: الغياب أو الحضور، أو غموض الهُويّة الّذي يلتقي مع التّخفّي والتّجلّي.

### أولاً: البطل الإسكندريّ الغائب الحاضر.

"تبرز ثنائية الخفاء والتّجلّي بشكل واضح في أغلب مقامات الهمذانيّ، وتتّخذ شخصيّة أبي الفتح لتجسيد هذه الثّنائيّة، فقد عمد الكاتب إلى إخفاء هذه الشّخصيّة في بداية مقاماته، ثمّ عمل على إظهارها"(٥)، وقد اتّضح غموض الهُويّة في استخدام النّكرة للدّلالة عليه فهو فتًى أو رجلٌ أو شيخٌ أو مجنون...، في مثل:

- "وفيهم زعيمٌ لهم يقول، وهم يراسلونه ... "(٦).
- "ومعنا على الطعام رجل تسافر يده على الخوان -".
  - "فنظرتُ إلى مجنونِ ... "(^).

هذا فيما يخصّ غيابه وحضوره على مستوى المقامة الواحدة، أمّا فيما يخصّ خفاءه وظهوره على مستوى المقامات كلّها فقد اختفى أبو الفتح الإسكندريّ في المقامات التي عُنونت بأسماء شخصيّاتها، مثل: الغيلانيّة والصّيمريّة...، وكان الشّيء الوحيد الّذي نما وتطوّر فيها؛ إذ لم يكن ثمّ كان، فمرّة لا تراه في المقامة ولا تحسّ بوجوده، وأخرى يكون ممتزجاً بغيره من أبطال، وثالثة تراه واضحًا جليًّا (٩).

ولا يعني هذا ثبات صورته؛ إذ نجده في صور مختلفة من مقامة إلى أخرى، كما أنه مُتقل بذكاء شديد، قد يحضر في مقامة ثمّ يغيب في الّتي تليها، ثمّ يفاجئك في الّتي تليها كيفما شاء، علاوة على بطولاته ومغامراته فهو بطل في الكُدية، وبطل في المغامرات، وبطل في الفصاحة والشّعر؛ لأنّه "انعكاس لشخصية المؤلّف الّذي يتميّز بذكائه الحادّ، وفطنته الشّديدة، واطّلاعه الواسع على العلوم

الكثيرة، وقدرته الكبيرة على نَظْم الشِّعْر، وحَلّ الألغاز، وتأليف الخُطَب، وقَوْل الأحاجي" (۱۰)، وهذه الشخصية درامية (۱۱)، مُتناقضة على العموم في ذاتها، وغامضة الهُويّة، ومتراوحة بين السّلبيّة والإيجابيّة، وبِينَ الجدّ والهزل، لتعكس عصر الهمذانيّ بما فيه من تناقضات لاسيّما الاجتماعيّة.

وتتضح جدليّة التّخفّي والتجلّي فيما يخصّه مِن حيثُ اختفاؤُه وظهوره، ووعيه وتظاهره بعدم الوعي، وتمارُضه تحايُلًا، وتعاميه استجداءً، وتلوّنُه ونفاقُه، وغموض شخصيّته، والبونُ الشّاسعُ بين باطنه وظاهره، وقَلْبِه وقالبه، والتّذبذُب والتّقلقُل والقلق، والتّنقُل والتّرحُل والأَرق؛ رغبةً في المال والكسْب، ولعلّ كلّ ما ذكرناه بارز الوضوح، لاسيّما في المقامة الخمريّة.

وبالعَوْد إلى الحديث عن غيابه وحضوره على مستوى المقامات كلّها، كونهما تشكّل تسلسلًا حكائيًا بانّصالها، نقول: غاب البطل الإسكندريّ في (١٤) مقامة، هي: الأسديّة، والغيلانيّة، والبغداديّة، والرّصافيّة، والمغزليّة، والنّهيديّة، والنّاجميّة، والخلفيّة، والصّيمريّة، والشّعريّة، والصّفريّة، والتّميميّة، والمطلبيّة، والبشريّة، بينما حضر في المقامات السّبع والثّلاثين الباقية، والغلبة واضحة للوجود لا العدم، والإثبات لا النّفي، وهذا يدلّ على إلحاح الهمذانيّ ذاته على إثبات بطله إثباتًا لذاته، واستحضارًا لصفاته وشخصيّته وثقافته الشّعرية وقُدراته اللهويّة... إلخ.

أضِف إلى ذلك أنّ ما يثبت التّخفّي والتّجلّي في صورة البطل إتقان رسم الشّخصيّة ووصفها وبنائها، ببروز صورتيْه الخارجيّة والدّاخلية، الخارجيّة الّتي تعكس بنيته الجسديّة وهيئته البائسة وأطماره البالية...، والداخليّة الّتي تعكس نفسيّته وما يدور في دخيلته من حَنق على الزّمان وأهله، وطموح إلى البالية...، والداخليّة الّتي تعكس نفسيّته وما يدور في دخيلته من حَنق على الزّمان وأهله، وطموح إلى المال وكسْبه، وتداعياته وما يتعلّق بذاته عاكميّا نقافته ومعتقداته وسماته الشّخصيّة في سطور المقامات أو في الشّعر على لسانه، "أمّا عنصر التّورة في نفسه فقد تجلّى في بصيرة الفنّان الّذي لم تفته ظاهرة من الظّواهر المكوّنة لمجتمعه"(١٠)؛ إذ تجلّت صورة البطل الإسكندريّ كاشفةً عن ثورته على شتّى الطيوات في المجتمع العبّاسيّ، مثل: ثورته على الواقع المعيش؛ إذ نجده في المقامات المكفوفيّة، والأزاذيّة، والسّاسانيّة، والكوفيّة، والقرديّة مُكديًا مُستجديًا بأساليب شتّى بالتّحايل أو التعامي أو البراعة اللغويّة، وبذلك اتضحت "صورة أيدولوجية"(١٠) لثورة الكاتب الحقيقيّ (الهمذانيّ) على السّلطة والحياة الاجتماعيّئين، وما فيهما من سلّب ونهب واحتيال وكُدية، فنراه ثائرًا اجتماعيًا على المنطة الدّينيّة بنقْدِه مبترًا حينًا، وبخيلًا حينًا أخرى كما في المضيريّة والوصيّة، وكذلك نجده ثائرًا على السّلطة الدّينيّة بنقْدِه الفررة الإسلاميّة منتظاهرًا بالتّدين كما في (الخمريّة)، ففيما يتعلّق بعقيدته المذهبيّة السّريّة والعلنيّة أشار (مونرو) إلى المفارقة القصديّة لدى الهمذانيّ (الكاتب الصّمنيّ) نقدًا للشّخصيّة والمجتمع الحياة الشار (مونرو) إلى المفارقة القصديّة لدى الهمذانيّ (الكاتب الصّمنيّ) نقدًا للشّخصية والمجتمع الحياة الألب والنقد) من حيثُ إبداء الأراء في الشّعراء ونقّد اللشّخصاعيّة والمجتمع الحياة المكونة المتعربة على السّلطة الغنّة (سلطة الأدب والنقد) من حيثُ إبداء الأراء في الشّعراء ونقّد

أسلوب بعض الكتّاب، مثل: الجاحظ في المقامتين القريضيّة والجاحظيّة، وكذلك نجده ثائرًا على الحياة العلميّة والتّعليميّة؛ إذ يوجّهُ طلبة العلم إلى سُبُلِه كما في المقامة العِلميّة، وبذلك يمثّل البطل الإسكندريّ المودجاً انكشف من خلاله اهتراء البنيان الاجتماعيّ في المجتمع العبّاسيّ في القرن الرّابع، وأنّ المأساة التي تمثّلتْ في ضياعه مع تقوّقه الفكريّ هي الّتي عرّت ذلك المجتمع، وأبانت زيفه"(١٥).

وممّا سبق أيضًا يتبيّن أنّ الشّخصيّة المقاميّة المتمثّلة في البطل عند الهمذانيّ شخصيّة متنامية ومتطوّرة، ومحفّزة للأحداث ومُعزّزة للرؤى؛ إذ "كشفت عن واقع اجتماعيّ جدليّ في المجتمع العباسيّ في القرن الرّابع، فكيف بهذا المثقّف أن يصبح مُكديًا؟ إنّها جدليّة الكون القائمة على ثنائيّة الأنا والآخر تعبيرًا عن تكامليّة الحياة أو ضدّيّتها اللامتناهية..."(١٦١)، ثمّ إنّ اختفاء البطل يتلاءم مع طبيعة المجتمع والزّمان الّذي يُبدي كثيرًا ويُخفي عنه أكثر، ولذلك تراه يتقلّب ويتلوّن ويتحوّل، فالإسكندريّ مثلًا يدعو نفسه بأبي قلمون (الثّوب المقلّم والملوّن)، وهذه إشارة إلى تتكّره وأنّه لا يثبُتُ على حال، كما يدلّ على انتحاله في كلّ مرة شخصيّة معيّنة بصورة مختلفة، وهو مع ذلك صبورٌ على الشّدائد، وذكيّ، وقادر على الانتفاع حتّى في أصعب الظّروف.

كما أنّك تجد في شخصية البطل مرونةً عالية وكأنّه مادّة زئبقيّة لا تكاد تختفي حتّى تظهر، ولا شكّ في أنّه أنموذج فنّيّ يعبّر عن البديع ويمثّل شخصيته ذات المعرفة الواسعة، والاطّلاع العميق على العلوم العقليّة والنّقليّة مع حدّة الذّهن، وقوّة الملاحظة، وسرعة البديهة وحضورها، والظّرْف والفكاهة، والقدرة على اجتياز المصائب وسلوك العقبات.

وممًا يؤكّد جدليّة التّخفّي والتّجلّي في هذه الشّخصيّة غير ما ورد أنّها تتّخذ من الفصاحة والبيان وسيلة للتّجلّي مع التّخفّي في الشّكل فينبهر بها الحضور، ولا يخفى أنّ "البديع يبسط المشاكل في بلاغة وقوة وبيان وجلاء، رائدُهُ اللين والأناة حينًا والشّدّة والعنف أحيانًا"(١٧)، كما أنّ هذه الشّخصيّة دائمة التّخفّي خلْقًا للتّشويق، وطلّبًا لتنامي السّرد، ويتضح ذلك بعد أن يكشف الرّاوي العليم أو المُشارك أمرها، وقد نالت مرادها منه أو من غيره كما في المكفوفيّة مثلًا، إذ تنتهي المقامات دائمًا بنوال البطل الإسكندريّ سُؤْلَه بعد بَذْل الجهد في الحيلة والاحتيال، مع تظاهره بالجدّ وإضماره الهزل، وكذلك يبدو في ثوب البؤس والحرمان، ونفسُهُ طالبةٌ للمنفعة، ولعلّ أبرز ما تتّضحُ تلك الجدليّة في صورة الرّاوي الذي هو دائم التّقلّب والتّخفّي...، وعليه سنتحدّث عن العلاقة بينهما.

# ثانياً: صورة البطل وعلاقتها بصورة الرّاوي:

إِنَّ الحديث عن البطل أبي الفتح الإسكندريِّ لا يصحِّ أن يكون مُنفصِلًا عن الحديث عن شخصيّة

مُناقِضة لها في جوانب عدّة هي شخصيّة الرّاوي (ابن هشام)، فثمّة علاقة بينهما؛ إذ تمثّلان وجهيْن لعملة واحدة، فهما حالتان نفسيّتان فريدتان للهمذانيّ ذاتِه، لذلك احتلّ كلّ منهما موقع الآخر في بعض المقامات، واتّحدا في غيرها، للتّعبير بصدق عن شخصيّة بديع الزّمان القابعة خلف التّشكيل والتّلوين والتّداخل (١٨).

ولقد اتضحتِ العلاقةُ المتينةُ الّتي تربط الرّاوي بالبَطَل في غير موضع؛ لكنّها تتضحُ في قول الرّاوي في المقامة المَوصليّة: "لمّا قفلنا من المَوصل...، ومعي الإسكندريّ أبو الفتح، فقلت: أين نحن من الحيلة؟"(١٩)، الأمر الّذي يعني أنّ الرّاوي هو العقل المدبّر للبطل الّذي ينفّذ، ومِن ثمّ فإنّ لصورة البطل الإسكندريّ علاقة اتفاق في الفكر على الأغلب مع موافقةٍ على الآراء لاسيّما النقديّة والمواقف، ثمّ إنّ العلاقة تتجلّى حكما ذكرنا آنفاً—بكشف الرّاوي البطل بعد التّحري عنه، كما في المقامة القريضيّة مثلًا؛ فالرّاوي تاجر كريم ومُحبّ للأداب ومُقبِل على الشّعر، وصورة البطل الإسكندريّ تُوائم ما يصبو إليه الرّاوي؛ إذ إنّه شابّ أديب وشاعر ونقّادة، وكأنّ الكاتب أراد للعلاقة بينهما أنْ تتكامل وتتوافق، مع كشف عن ميله إلى الأدب لاسيّما الشّعر ونقْده، على الرّغم ممّا ينطوي عليه ذلك من ثورة على الحياة الأدبيّة والنقديّة (السّلطة الفنيّة) وإمكانيّة تغيير مَجرى النّقْد بوجهات نظره الدّقيقة .

وقد التزمت صفة الكشف عن البطل بالرّاوي عيسى بن هشام، وفي هذا جانب من التّجلّي على النقيض من البطل الّذي لازمته صفة التّخفّي. أمّا المقامة السّجستانيّة فتصوّر ابن هشام ميسور الحال، ومُقتدرًا، ودائمَ التّرحال، وتصوّر الإسكندريّ بطلًا فقيرًا، ومِن خير مَن عقَل، مع وضوح علاقة التّناقض بينهما من ناحية المستوى الاجتماعيّ، وكذلك في المقامة الكوفيّة إلّا أنّ تناقضًا آخر يتجلّى فيها من حيثُ العمر؛ فالبطل فتيّ والرّاوي كهل.

ونجد من ثنائية التّخفّي والتّجلّي في المقامة الغيلانيّة إعراض البطل عن الرّاوي لأنّه يمثّل خصمه الاجتماعيّ، وإن كان يتّفق معه في كثير؛ لكنّه إعراض حِلْم وتصبرُ لأنّه ظهر في المقامة النّالية وهي الأذربيجانيّة. وفي المقامة الأذربيجانيّة تتجلّى المفارقة في صورة الرّاوي الغنيّ المتّهم بمال، وصورة البطل الفقير المُستجدي الّذي يبحث عن المال لقضاء حاجاته في البلاد، بغض النظر عن حقيقتها؛ فترحالُهُ الدّائم لم يكفِهِ حاجاته الخفيّة، ومن هنا تفترق العلاقة من حيثُ الغنى والفقر، لكنّها تلتقي في التّصبر والتنقّل والهروب.

بينما تتضح علاقة التّناقض بين صورة الرّاوي والبطل في المقامة القزوينيّة الّتي يبدو فيها الرّاوي بطلًا مُحاربًا قويًا، والبطل الإسكندريّ ضعيفًا وملهوفًا ومحتاجًا إلى قويّ ينصره على الكفّار،

وتكاد تكون ثنائية الفقر والغنى الفارق الأبرز والأقوى بين البطل والرّاوي في معظم مقامات الهمذانيّ كما في المكفوفيّة والجرجانيّة والبخاريّة والأزاذيّة والبلخيّة، إلّا أنّ الفصاحة والشّعرَ وطلبَهما الرّابطُ الأقوى بينهما، ولعلّ الهمذانيّ قصد أن يكون كلّ من الفقر والغنى خيطًا رفيعًا، ينظم به جواهر مقاماته، تأكيدًا لرؤيته، ففي المقامة البلخيّة تتجلّى صورة الرّاوي غنيًا، وتاجرًا، ومعوزًا؛ لكنّه فصيح وأديب، فهل لذلك غاية؟

أليس من الممكن أن يكون الهمذاني قد تعمّد اختيار صفة الفصاحة والبلاغة للبطل الفقير، رغبةً في إظهاره وقد كان مطمورًا ومغمورًا؟ فالفصاحة إبانة، والإبانة كشف وظهور وتجلّ بل وعلق، على النقيض من كونه فقيراً فحسب؛ إذ ينزوي ويختفي عن الأنظار، وبخلاف كونه مُتلوّنًا ومُتنكّرًا بشخصيّة تدعوه إلى ضرورة التّخفّي في معظم المقامات، وهذا يكشف عن مقدرة المؤلّف وأدبيّته الفائقة، مع نفي تساويه مع الآخر من ناحية الفقر والغنى، هذا من وجه، ومن وجه آخر كشفت هذه العلاقة عن إقباله على الأدب بغضّ الطّرف عن طبيعته.

وتثبت علاقة التكامل والاتفاق بين صورتي البطل والرّاوي، في انتحال الرّاوي في المقامة البغداديّة صفةً من صفات الإسكندريّ وهي الفقر والحيلة، وهذا تجلِّ فاجأنا به الهمذانيّ مُغيبًا بطل مقاماته، وكأنّ لسان حاله يقول: إنّ الرّاوي بطلّ هنا والبطل راوٍ ؛ ولكنْ لماذا اجتمع البطل والرّاوي واتفقا تحايُلًا في بغداد؟ وما دلالة ذلك؟

تجدر الإشارة إلى أنّ راوي مقامات الهمذاني المُشارك كان على الأغلب غنيًا ميسورَ الحال، أمّا في بغداد حاضرة الخلافة العباسيّة ففقيرٌ ينتحل شخصيّة البطل على غير عادته الّتي نجده فيها مُتفاجِئًا مِن حيل الإسكندريّ وفقره وعوزه واستجدائه، ولربّما يتجلّى في ذلك تمرّد البطل وعدم رغبته في الظّهور عمداً، كما تكشف عن تمرّد الرّاوي على ديدنه وانقلاب حاله، ليس في جرجان أو أصفهان أو أدربيجان بل في بغداد، وإنْ كان لذلك دلالة فلا نستبعد أن تدلّ على تمرّد الهمذانيّ ذاته على الخلافة العباسيّة؛ إذ لم تتصفه، فلو أنصفته لَما تتقل في البلاد، ولاستقرَّ في موطنه، ولَما ابتدع فنًا جديدًا لا يشبه شيئًا قبله، بطله فقير ومُستجدٍ على الأغلب ورحّالة وجوّالة، ومُتقلّب ومُتنكّرٌ مُستخفٍ، وهذا يدلّ على هضم حقوق الطبقات الاجتماعيّة، بعضها بعضًا، حتّى في الطّبقة الواحدة مُمثلّة بالرّاوي في بغداد، فما الّذي حقوق الطبقات الاجتماعيّة، بعضها المعضًا، حتّى في الطّبقة وعلى المجتمع الذي لا يخلو من السّذج ولا نتقى فيه طرق الاحتيال في ذاك النّمان لاسيّما في بغداد، وإن كان لا بدّ من الإضافة فإنّ المقامة نتقفى فيه طرق الاحتيال في ذاك الزّمان لاسيّما في بغداد، وإن كان لا بدّ من الإضافة فإنّ المقامة تتفي فيه طرق الاحتيال في ذاك الزّمان لاسيّما في بغداد، وإن كان لا بدّ من الإضافة فإنّ المقامة

البغدانيّة تكشف عن مفارقة كبرى، وهي تفشّي الفقْر في ظلّ محلّة (الكَرْخ) الّتي عُرفت بأسواقها وحركتها النّشطة!!!

ويزيد من عجَب العلاقة بين صورتَي البطل والرّاوي أنّ البطل يعود إلى الظّهور في المقامة البصريّة بعد الاختفاء، كما تعود صورة الرّاوي إلى سيرتها الأولى وأكثر، في الغنى واللهو والمجون والتّرف، وهذه العلاقة المُتناقضة والمُتنافرة بينهما تكشف عن طبيعة مدينة البصرة في القرن الرّابع الهجريّ مدينة اللهو والمجون مع وجود أمثال البَطَل مِنَ المحتاجين والفقراء والمُعوزين، وعلى الرّغم من فصاحته وبلاغته البارزتين، وكأنّ المشكلة تتّضح في جدليّة العلاقة بين السّلطة والمثقّف الأديب من جهة، والسّلطة والأدب من جهة أخرى .

وإنْ كان الهمذانيّ في المقامة الفزاريّة قد صوّر العلاقة بينهما مُتنافرةً من حيثُ الفقرُ والغنى الله أنّها تبدو مُنسجمة ومتوافقة من حيثُ التنقّل والتّرحال وحاجة أحدهما إلى الآخر، وكأنّما يريد المكافأة بين صورة البطل وصورة الرّاوي، فالبطل الفقير جوّابٌ في البلاد بحثًا عن الغنيّ، والرّاوي الغنيّ أفّاقٌ في الوهاد بحثًا عن الفقير، وكأنّ الهمذانيّ يصبو إلى العدالة الاجتماعيّة والمساواة في صَوْء المكافأة بين نموذجيْن لطبقتَي: الأغنياء والفقراء، يُضافُ إليه أنّ التّوافق في العلاقة بينهما يتضح في كوْن الفقير عند الهمذانيّ دائماً غنيّ اللسان والمخزون الثقافيّ؛ لكنّ الغنيّ عنده غالباً فقير اللسان والعقل؛ إذ تنطلى عليه حيل البطل الّتي يكشفها بعد فوات الأوان.

وقد برزت علاقة التوافق والاتصال بين صورتي البطل والرّاوي في اتفاقهما وتواطُؤهما في الحيلة والخداع والمغامرة والذّكاء ثورة على الحياة الاجتماعيّة، لاسيّما درجة وعي النّاس، وقد اتضح العضاً - الاتفاق على الاحتيال والذّكاء في المقامة المارستانيّة؛ إذ استدرج الرّاوي الشّخصيّة الممثلة للمعتزلة إلى مارستان المجانين حيثُ البطلُ الإسكندريّ، وكذلك في الموصليّة، إضافة إلى التّوافيق بين صورتيهما من حيثُ الفقرُ في المقامة المجاعيّة؛ ولكنّ البطلُ أكثرُ جوعًا وفقرًا وتشويهًا؛ لأنّه فقير ومُعوز منذ زمن في بغداد حاضرة خلافة العباسيّة .

ولو تناولنا أُنموذجًا أخيرًا للعلاقة بين صورتي البطل والرّاوي فإنّنا نختار المقامة الخمريّة الّتي تداخلتُ فيها العلاقة بوضوح؛ إذ إنّ صورة الرّاوي الشّابّ الماجن من جانب، والزّاهد من جانب آخر رغم ما تنطوي عليه من تناقُض، وصورة البطل الإمام نهارًا والمُطرِب في الحانة ليلًا، تكشف عن جدليّة الاتّفاق والافتراق إذ يبرز مجون كليهما، وتذبذبهما بين الزّهد والمجون لكنّهما يفترقان في مدى ظهور صورة كلّ منهما، والفئة التي تظهر لها تلك الصّورة، فمجون الرّاوي بادٍ للإمام البطل الإسكندريّ وخافٍ على الناس المُغقّلين، أمّا مجونُ الإمام البطل الإسكندريّ فظاهر للجارية

الحسناء، وخافٍ على الرّاوي لحين وعلى الناس أبدًا، كما أنّ البطل الإسكندريّ يُحسن التّعامل مع الناس والتّحايل عليهم سخريةً، بينما الرّاوي مسكين وبسيط لا حيلة له ولا عِلْم له بالاحتيال. وعليه فإنّ هذه العلاقة بين الصّورتيْن المذكورتيْن تكشف عن تناقضات الحياة العبّاسيّة والثّنائيّات الصّديّة كالمجون والزّهد، والوعي واللاوعي، والذّكاء والغباء....

### المبحث الثالث: دورُ الشّعر.

### الشّعر في المقامات:

لعلّه من الضّروريّ أن نتناول الشِّعْر في مقامات الهمذانيّ، لاسيّما أنّه قد حضر خدمةً للنّشر، ولمّا كان الكاتب غير مُخوَّل بالتّدخُّل في نسيج قصصه الفنّيّ، فإنّه ينزوي ليراقبَ عناصرها، وكذلك يُؤثِر أنْ ينبريَ لسان الشّخصيّة كالرّاوي أو البطل بما ينسجم مع موقفه، نثرًا وشعرًا، لا سيّما شعره أو شعر غيره، ممّا حمّلَهُ رؤيته بمهارة توظيف، وذكاء تأليف.

ولقد لجأ الهمذانيّ إلى المزاوجة بين الشّعر والتّثر في فنّه الجديد لضرورة ألحّت عليه، وليجمّلَه تعبيريًّا بحُلّة شكليّة تجمع بينهما ببراعة، وغالبًا ما كانت تتّضح جدليّة التّخفّي والتّجلّي في مقاماتِه في الشّعر الذي يتميّز بسمتي الانحراف اللغويّ والإيحائيّة...

ثُمّ إنّ الشّعر الّذي وَرَدَ في المقامات لم يكن من تأليف الهمذانيّ كلّه؛ إذ نجده يقتبس أو يوظّف بعض ما قاله الشّعراء ممّن سَبقَ زمانه، مُتناصًا، ولذلك لم تخلُ المقامات من الانفتاح على الجناس أدبيّة، تتّحد موقفًا، وتنسجم دلالة. وقد انتهت معظم المقامات على الأغلب بالشّعر، كما تخلّلها حينًا – بين سطورها الأخيرة، وتفاوت بين الكثرة والقلّة، والجودة والرّداءة، والسّخرية وعدمها، وبالجملة انطوى بعضه على لفتات بارعة أو تعبيرات صائبة، إضافة إلى الجماليّة، ثمّ إنّه لم يكن لحيلة البطل الإسكندريّ أن تتمّ دون شعر، أو للعبة البديع اللغويّة أن تكتمل دونه؛ فالشّعر يجري في عروقه، والشّعريّة تتضح في نثره، لا عفو الخاطر بل تعمدًا، فإذا كان الأمر كذلك، فما الدّور الذي يُؤدّيه الشِّعر في المقامات؟ وما دلالاته؟

إلّا أنّه تجدر الإشارة إلى أنّ شِعره الّذي نظَمَه، بَلَغ ما يربو على مائتين وسبعة وتسعين بيتاً (٢٠)، وجملة ما أحصيناه من شعر في المقامات له ولغيره ثلاثمائة وخمسون بيتًا، والغلبة واضحة لصالح الهمذانيّ، وهذا يعني اهتمامه بإبراز شاعريّته، ثمّ إنّه ثمّة علاقة بين الموضوع الرّئيس (الكُدية والشّعر)؛ فالشّعر يُخفي معانيه المباشرة بالانحرافات اللغويّة، والمُكدي يُخفي نفسه بالتّحايل، كما أنّه يتّصف

بالبلاغة والفصاحة وقول الشّعر، وصحيح أنّه يتنكّر ويتخفّى بزيّ مُهترئ ومُشوّه، كما يظهر بعاهة - بعض الأحيان - لكسب المال من النّاس؛ إلّا أنّه يتجلّى عليهم، ويبزّهم لسانًا، ساخرًا من عقولهم السّخيفة شعرًا.

### <u>وظائف الشّعر وأدواره:</u>

تبرز ثنائية التّخفّي والتّجلّي في دور الشّعر في الحديث عن وجوده وعدّمه من حيثُ كَمُ حضورِهِ أو غيابه؛ إذ استحضر الهمذانيّ الشّعر في معظم المقامات، لكنّه أعرضَ عنه، فاختفى في تسع منها: النّهيديّة، والصّيمريّة، والرّصافيّة، والسّجستانيّة، والأهوازيّة، والمضيريّة، والشّيرازيّة، والوصيّة، والدّيناريّة. وللشّعر الذي ثبتّ بوظيفته الاجتماعيّة الواضحة أدوار نُجملها كما يأتي:

- الكشف عن الوعي المُغاير لوعي أهل الزّمان والتّعريض بسذاجة عقولهم، والتّأثير في وعي المتاقين؛ فبقليل من إعمال الفِكر تغلّبَ البطلُ عليهم لسُخفهم وتتاقُضاتهم، كما في المقامة الموصليّة.
  - وضع الحلول وتقديم الحكمة والموعظة كما في المقامة الحرزية مثلًا.
  - التَّأْثير في الرّاوي والشّخصيّات الأخرى وتحفيز السّرد كما في المقامة المكفوفيّة مثلًا .
    - التأثير والإقناع، كإقناع الرّاوي بإعطاء البطل سُؤْلَه من المال في القريضية .
    - تصوير أدوات الشّخصية ومعطياتها كحيل البطل الذي يستغل براعته الشّعرية .
    - التّبئير الدّاخليّ، وتناوب التّداعي بسَتْر البطل وتقنيع الذّات للتّحايل، كما في قوله: فقصضّ العمر تشبيهًا على النّاس وتمويها (٢١)
- كشف الحقائق عن البطل بأنه الإسكندري، مع بروز صوت الذّات (أنا)؛ ففي ختام غير
  مقامة أكّد البطل مسقط رأسه، وعرّف بنفسه وطبيعة شخصيّته، بعد التّخفّى، يقول:

وفي المسجد راهب (٢٣)

أغتدى في الدير قسيسياً

وبقول في المقامة المجاعية:

من نبعةٍ فيهم زكيه (٢٤)

أنـــا مـــن ذوى الإســكندربّـهُ

ويقول في المقامة العلميّة:

لــو قــر فيهـا قـراري اكنْ بالشّام ليلَّى وبالعراق نهاري(٥٠)

الإفصاح عن أدواته: حِيَله، وتِلوُّنه، وجِنونِه، كما في قوله:

في كل لون أكون فــــانّ دهــــرك دونُ إنّ الزّمان زَبونُ ما العقل إلا الجنونُ (٢٦)

أنا أبسو قلمسون اختــر مــن الكســب دوئًــا زجّ الزّمـــان بحمـــق لا تُك ذِّبنّ بعق ل

رسم الشَّخصيَّة المتحوّلة والفاعلة في الأحداث؛ فمن سمات البطل التَّجوال والتّنقّل والتّرحال، وعدم ثَبات الحال، وهذا ما ألجأه إلى تغيير الملامح في كلّ مقامة، كما في:

أنا جوّالة السبلا دِ، وجوّابة الأُفُ ق د، على كُديتي، وذُقْ (۲۷)

أنا خُذروف الزّما ن، وعم ارة الظّرق لا تلمنـــــى لــــك الرشـــا

والكشف عن القلق والتّنقّل والانتساب إلى كلّ مكان كما في:

أيّ دكّـــاكٍ ترانــــي أنا من يعرفه كل ل تَهام ويماني وكذا يفعل من يع قل في هذا الزمان(٢٨)

دعْ مـــن اللـــوم ولكـــن أنا من كل غبار أنا من كل مكان ساعةً ألـــزم محــرا بـاً، وأخـرى بيـتَ حـانِ

 التّعبير عن موقف الكاتب من اللحظة التّاريخيّة، وعدم ثبات الزّمان، ونجد ذلك في شعر المقامات: الأزانية، والمكفوفية، والقزوبنية، والبلخية مثلًا، مُلقيًا باللوم على تقلّب الزّمان في سبعة عشر موضعًا كما في السّاسانيّة، والحمدانيّة، والقرديّة وغيرها، يقول:

ويقول في القرديّة:

معَ العِلم أنّ الزّمان وصروف الليالي مجرّدان وغير محسوسين لذلك لن ترومهما السّلطة أيًا كانت، وكأنّه حين يشتمهما يشتم سياسة الواقع المَعيش، كاشِفًا عن سوء علاقة المثقّف بالسّلطة.

- التّعبير عن أزمة الذّات وسخف الزّمان وأهله؛ فسبب ما يعانيه البطل من إحباط وضياع حقوق وتراجُع أوضاع هو الزّمان الّذي تردّد ذكره مرارًا وتكرارًا في شعره؛ إذ يقول ساخرًا من وعي النّاس، فيصفهم وبشتمهم:

النّاس حمْرٌ، فَجَوِزْ وأبرزْ عليهم وبرزْ عليهم وبرْ عليهم وبرْ عليهم وبرْ عليهم وبرّْ عليهم وبرّْ عليهم وبرّْ عليهم وبرّْ عل

كما يقول في سخريته من الزّمان وأهله لسخفهم وسخفه:

سحف الزّمان وأهله فركبتُ من سخفي مطيّه (٢٦) وكذلك في المقامة الحمدانيّة:

سَــاخِف زمانــك جــدًا إِنّ الزّمــان سـخيف (٣٣) وفي المقامة الأرمينيّة:

يا نفس لا تتغنّي فالشّهم لا يتغنّي من يصحب الدّهر يأكل فيه سمينًا وغثًا في البسْ لدهر جديدًا والبس لآخر ربّا (۱۳۰)

وكذلك تجده في المقامة الموصليّة مفتخرًا بنفسه وساخرًا من النّاس في قوله:

لا يبعد الله مثل ي وأين مثا ي أينا لله غفل ق عفل ق عنمتها بالهوبني (٥٦)

- تأكيد المضمون كما في المقامة السّاريّة مثلًا؛ إذ يكشف عن سرّ إعجاب الرّاوي بالأمير خلف ابن أحمد لكَرَمِه وعَطَائِه وقُدرَتِه على مواجهة مصاعب الزّمان، مُحيلًا الفقيرَ غنيًا بجوده، يقول:

الأسلطن عليه من خلف بن أحمد من يُميته (٢٦)

لا درّ درّ الفقر فهو طريده، وبه رُزبته

 إظهار عظمة الذّات والأنا عند البطل، مع إبراز استسخافه للنّاس وزمانهم والسّخرية منهم، بنَفَسِ طامِح، كما في قوله:

> لــى مـن السُّخف معانى د المال من كيس الأماني ف على عزف المثاني مــن فـــلان وفـــلان ل، تــراه فـــى أمــان (۳۷)

أنـــا جبّـار الزّمــان وأنــــا المُنفـــق بــــع من أراد القصف والغر واصطفى المُسردانَ جَهْلا صار من مال واقبا

الكَشْف عن تبدُّل الأحوال، وحُكم الزّمان في التقلّب، وعن طَلَب الغنى بكافة السّبل لأنّ الزّمان كفيل بالتّغيير كما في الشِّعر الّذي قاله الرّاوي البطل في المقامة البغداذيّة:

أُعمِلْ لرزقك كل آله لا تقعدن بكل حاله

وإنهض بكل عظيمة فالمرء يعجز لا محالة (٢٨)

الشَّكوى من تقلُّب الزّمان بسخرية لاذعة معَ تحدّيه وتحدّي ظروف عصره، والتّعامل معه بذكاء (ندًّا بندّ)، كما في قوله:

> فسلا يغرنسك الغسرور دُر بالليالي كما تدورُ<sup>(٣٩)</sup>

وبِحَــك هـــذا الزّمــان زورٌ لا تلتــــزم حالـــــةً، ولكــــن

التّوضيح والتّمام والبيان: "كم عاينتُ من ذي عزّة وسلطان، وجنود وأعوان، قد تمكّن من دُنياه، ونال منها مُناه، فبني الحصون والدّساكر، وجمع الأعلاق والعساكر.

مُبادرةً تهوي إليه الذِّخائرُ وحقّــتْ بهــا أنهارهــا والدّســاكرُ ولا طمعت في الترب عنه العساكر "(١٠)

فما صرفتُ كفَّ المنيَّة إذ أتتْ ولا دفعت عنه الحصون التي بني ولا قارعـــث عنـــه المنتِـــةَ حيلـــةً

إذ كشفَتُ هذه الأبيات عن أزمة البطل والمؤلِّف الوجوديّة تجاه الموت.

الجواب استنادًا إلى فلسفة وجوديّة تجاه الحياة والموت يؤمن بها البطل، كما في المقامة الوعظيّة: "فقلتُ: حفظك الله، فما هذا؟ فقال: الشّيب. نديرٌ ولكنّه ساكث وضيفٌ ولكنّه شامث وإشخاص موت ولكنّه إلى أن أشيعه ثابتُ"(١٠)

- حلّ الألغاز والكشف عن المعمّى كما في المقامة العراقيّة: "وأمّا البيت الّذي هو مهين بحرف، ورهين بحذف، فكقول أبى نواس:

لقد ضاع شعري على بابكم كما ضاع درٌّ على خالصه "(٢٠)

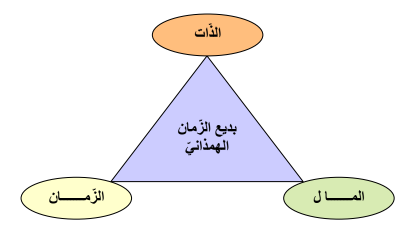
- خدمة المعنى وتأكيده مع نظم المنثور أحيانًا في متن المقامة، لا في الخاتمة كما في الأسدية، والغيلانية، والجرجانية، والأهوازية الّتي يقول فيها: "إنّ وراءكم موارد أنتم واردوها، وقد سرتم إليها عشرين حجّة:

وإنّ امرءًا قد سار عشرين حجّة إلى منهلِ من ورده لَقريبُ "(٢٠)

وفيما يتعلّق بجدليّة التّخفّي والتّجلّي كشفت لنا جملة الأشعار وأدوارها -فيما سبق ذكره- ثلاثة أمور تؤرّق البطل، ومُبدعه الهمذانيّ، هي:

- الزّمان وأهله: وهو الّذي دعاه إلى إنكاره والسّخط عليه ولومه مع السّخرية من أهله والتّعريض بهم، لأسباب اجتماعيّة وسيكولوجيّة تكشف تخوّفه وقلقه وفلسفته في الوجود.
  - ٢- المال وكسبه (المصالح): وهو ما دعاه إلى التنقّل، والكُدية، والاستجداء، والطّمَع.
- ٣- الذّات وطموحها: وهي الّتي دعته إلى تمجيد النّفس، والتّركيز على الأنا، بتكرار ضمير (أنا)
  وياء المتكلّم، ممّا ينتهى به إلى جنون العَظَمَة، ففى المقامة القزوينيّة مثلًا يقول:

أنا حالي من الزّما نِ كحالي مع النّسبُ نسبي في يحد الزّما نِ إذا سامه انقلب بُ أنا أمسي من النّبيط وأضحى من العربُ (١٠)





البطل = الزّمان + كسب المال

# الثتائج:

وفي الختام خلُص البحث الموسوم ب(التّخفّي والتّجلّي في مقامات الهمذانيّ)، إلى الآتي: أولًا: صور الهمذانيّ الواقع وعلاقاته ومتناقضاته، بفنيّة قصصية ذات رؤية وموقف واضحين من سلبيّاته، مُنفاعلًا (مُتأثّرًا ومُؤثّرًا) من خلال رسم صورة كلّيّة لمجتمعه، ذات دلالات عميقة، تتنقد الحيوات الفكريّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة والسّياسيّة بإرهاصات (واقعيّة نقديّة) واضحة؛ إذ تجلّت نظرتُهُ السّلبيّة للعراق خلافةً ومُجتمعًا ومُدُنًا، من خلال وصف البنية التّحتيّة وتحرّك الشّخصيّات، ما يكشف تمرّده على (بغداد) حاضرة الخلافة العباسيّة، بما ينمُ عن علاقة المثقّف بالسّلطة، محاولًا بالبطل الأنموذجيّ تحقيق المآرب وتسليط الضّوْء على العالم الحالم؛ ثقةً من جهة، وقلقًا

وهروبًا من جهة أخرى، لاتساع الفجوة بين الواقع والمثال. ومؤكّدًا بفنّه تراجع الفكر وتدهور الأحوال وفُحش الأقوال وفساد الحياة الاجتماعية والقورة على السُلطتين السّياسيّة والتينيّة.

ثانيًا: إنّ أبرز ما يميّز مقامات الهمذانيّ ثنائيّة التّخفّي والتّجلّي على مختلف المستويات اللغويّة وغير اللغويّة، وفي البنيتيْن السّطحيّة والعميقة، وفي كلّ عناصرها، في نثرها وشعرها، وفي صورة البطل وعلاقته بالرّاوي، وفي إبرازه بعد التّخفّي وكشف الحييّل، وفي حضور الثّنائيّات الضّديّة لاسيّما ثنائيّة الفقر والغنى التي تحيل إلى ثنائيّة أبرزَ هي التّخفّي والتّجلّي أو الانزواء والظّهور؛ وفي تأكيد تحوّل شخصيّة البطل وسياق القصّة اللغويّ بعد فعل المنح والعطاء، فمِن عُسر إلى يسر، ومِن استعطاف واستكانة وضعف إلى وضوح وبروز وقوّة، ومِن النّثريّة إلى الشِّعريّة....

ثالثًا: اتضحت طبيعة العلاقات بين عناوين المقامات ونصوصها، وهي علاقة بنائية أضافت إلى المعنى المقصود وبنت عليه كما في المقامة الخلفيّة، وعلاقة توضيحيّة دلّت على مكان أحداث قصّة المقامة أو موضوعها، وعلاقة تكامليّة كشفت عن صورة (المكان/الشّخصيّة) السّلبيّة كما في المقامتيْن الأذربيجانيّة والحمدانيّة....

رابعًا: أظهر تذبذُب صورة شخصية البَطَل وتقلّبها مزاجية الكاتب الضّمنيّ (الهمذانيّ) وتقلُّب شخصيّته، هذا مع قصديّة المقامات في تصويره مُعوزًا ومُكديًا من جانب، وفصيحًا وبليغًا من جانب آخر؛ فالبطل وجه مِن وجوه الكاتب الّذي اختلقَهُ في هذا الشّكل الأدبيّ، وهو ما أثبتته المصادر الّتي ترجمت للهمذانيّ، ما يدلّ على إسقاطٍ سيريّ ذاتيّ، قائم على الإلحاح والإحساس بالقلق والغربة والاغتراب؛ انطلاقًا من أنّ الأدب لا ينفصل عن كاتبه وواقعه.

خامِسًا: بيّنت صورة البطل وعلاقتها بصورة الرّاوي مدى الانسجام والتّقارب والتّوافق والتّكامل، وكذلك الانفصام والتّناقض والتّنافر والتّعارض؛ إلّا أنّ التّوافق غالب؛ كونهما وجهين لعملة واحدة، كما تجلّت الثّنائيّة في صورته وسلوكه المزدوج، شِعرًا، لاسيّما في المقامتين الخمريّة والمارستانيّة، إذ كشف عن زمان مأزوم يعيش فيه البطلان المتخيّل والواقعيّ.

# لهوامش:

(۱) الجزّار، محمّد، العنوان وسيموطيقا الاتصال الأدبيّ، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨م، ص٥٤.

- (٢) انظر: قطوس، بسّام، سيمياء العنوان، مكتبة كتانة، إريد، ٢٠٠١م، ص٥٠.
- (٣) انظر: رحيم، عبد القادر، العنوان في النّصّ الإبداعيّ: أهميّته وأنواعه، مجلّة كلّيّة الآداب والعلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة، ع (٢+٣)، ٨٠٠٨م، جامعة محد خيضر -بسكرة، الجزائر، ص١٣.
- (٤) قيّاس، ليندة، لسانيّات النّص: النّظريّة والتّطبيق: مقامات الهمذانيّ أنموذجًا، مكتبة الآداب، مصر، ٢٠٠٩م، ص١٥٧.
- (°) عبد الهادي، خير الدين، " مقامات بديع الزمان الهمذانيّ: دراسة أسلوبيّة " (رسالة ماجستير)، الجامعة الأردنيّة—عمّان، ١٩٩٦م، ص ٢١١.
- (٦) الهمذانيّ، بديع الزّمان (ت ٣٩٨هـ)، مقامات بديع الزّمان الهمذانيّ، الطبعة الثّانية، (شرح: محمّد عبد الحميد)، مكتبة محمّد علىّ صبيح وأولاده، القاهرة، ١٩٦٢م، المقامة السّاسانيّة، ص ١١١.
  - (٧) المصدر نفسه، المقامة الجاحظيّة، ص٩٠.
  - (٨) المصدر نفسه، المقامة المارستانيّة، ص ١٤٤.
- (٩) انظر: حمودي، هادي، المقامات من ابن فارس إلى بديع الزّمان الهمذاني، دار الآفاق، بيروت، ١٩٨٥م، ص ٨٤.
  - (۱۰) قيّاس، مرجع سابق، ص٩٣٠.
- (١١) انظر عن الشّخصيّة الدّراميّة: برنس، جيرالد، المصطلح السرديّ، ترجمة: عابد خزندار، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م، ص٦٨.
  - (١٢) عوض، يوسف، فنّ المقامات بين المشرق والمغرب، دار القلم، بيروت، ١٩٧٩م، ص١١٠.
- (١٣) زيتونيّ، لطيف، معجم مصطلحات نقد الرّواية، مكتبة لبنان ناشرون، لبنان، ٢٠٠٢م، ص١٣٦.
- (۱٤) انظر: مقامات بديع الزّمان الهمذانيّ وقصص البيكاريسك، ترجمة: خليل أبو رحمة، منشورات جامعة اليرموك، إربد، ٩٩٥م، ص٢٦.
  - (١٥) المرجع نفسه، ص ١١٧.
- (١٦) أبو زيد، رائد، "جدليّة الأدب والواقع: مقامات الهمذانيّ أنموذجًا" (رسالة ماجستير)، جامعة جرش جرش، ٢٠١٣م، ص٩٥.
- (١٧) الشَّكعة، مصطفى، بديع الزّمان الهمذانيّ رائد القصّة العربيّة والمقالة الصّحفيّة، مكتبة القاهرة الحديثة، مصر، ١٩٥٩م، ص٢١٣.

- (۱۸) انظر: خصاونة، سهيل، "مقامات بديع الزّمان الهمذانيّ: دراسة نصّيّة" (رسالة دكتوراه)، جامعة اليرموك-إربد، ۱۹۹۷م، ص۲۰۹.
  - (١٩) الهمذاني، مصدر سابق، ص١١٩.
- (۲۰) انظر: أبو الشّيخ، موسى، "بديع الزّمان: حياته وشعره" (رسالة ماجستير)، جامعة الأزهر القاهرة، ۱۹۸۱م، ص۱۹۸۰–۱۹۳.
  - (٢١) المقامة الأزاذيّة، ص١٥.
  - (٢٢) المقامة الكوفيّة، ص٣٣.
  - (٢٣) المقامة المارستانيّة، ص١٤٦.
    - (۲٤) ص ۱۵۰.
    - (۲۵) ص۲۳۲.
    - (٢٦) المقامة المكفوفيّة، ص٩٦.
  - (٢٧) المقامة الأذربيجانيّة، ص٥٥ ٥٥.
    - (٢٨) المقامة الخمريّة، ص٢٧٥.
    - (٢٩) المقامة السّاسانيّة، ص١١٢.
      - (۳۰) ص۱۱۶.
    - (٣١) المقامة الأصفهانيّة، ص٦٦.
    - (٣٢) المقامة المجاعية، ص١٥٠.
      - (٣٣) ص ١٧٩.
      - (۳٤) ص۲۱۷ –۲۱۷.
      - (۳۵) ص ۱۲۱ ۱۲۱.
      - (٣٦) ص ٢٦٤ ٢٦٥.
  - (٣٧) المقامة المطلبيّة، ص٢٧٨ ٢٧٩.
    - (۳۸) ص ۷٤.
    - (٣٩) المقامة القربضيّة، ص١٢.
    - (٤٠) المقامة الوعظية، ص١٥٥.
      - (٤١) ص١٥٨.
  - (٤٢) ص١٧٣. وإنظر: المقامة المغزليّة، ص١٩٢.

(٤٣) ص ٦٩.

(٤٤) ص١٠٧.

### المصادر والمراجع:

- برنس، جيرالد، المصطلح السردي، ترجمة:عابد خزندار، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة،
  ۲۰۰۳م.
- الجزّار، محمد، العنوان وسيموطيقا الاتصال الأدبيّ، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، القاهرة،
  ١٩٩٨م.
- حمودي، هادي، المقامات من ابن فارس إلى بديع الزمان الهمذاني، الطبعة الأولى، دار
  الآفاق، بيروت، ١٩٥٨م.
- خصاونة، سهيل، "مقامات بديع الزمان الهمذانيّ: دراسة نصيّة" (رسالة دكتوراة)، جامعة اليرموك-إربد، ١٩٩٧م.
- رحيم، عبد القادر، "العنوان في النّصّ الإبداعيّ: أهميّته وأنواعه"، مجلّة كلّية الآداب والعلوم
  الإنسانيّة والاجتماعيّة، ٢٠٠٨م، ع (٢+٣)، جامعة محد خيضر -بسكرة، الجزائر.
  - زيتونيّ، لطيف، معجم مصطلحات نقد الرّواية، مكتبة لبنان ناشرون، لبنان، ٢٠٠٢م.
- أبو زيد، رائد، "جدلية الأدب والواقع: مقامات الهمذانيّ أنموذجًا" (رسالة ماجستير)، جامعة
  - جرش الأردنّ، ٢٠١٣م.
- الشّكعة، مصطفى، بديع الزّمان الهمذانيّ رائد القصّة العربيّة والمقالة الصّحفيّة، مكتبة القاهرة
  - الحديثة، مصر، ١٩٥٩م، ص٢١٣.
- أبو الشّيخ، موسى، "بديع الزّمان: حياته وشعره" (رسالة ماجستير)، جامعة الأزهر القاهرة،
  ١٩٨١م.
- عبد الهادي، خير الدّين، "مقامات بديع الزمان الهمذانيّ: دراسة أسلوبيّة" (رسالة ماجستير)،
  الجامعة الأردنيّة عمّان، ١٩٩٦م.
  - عوض، يوسف، فن المقامات بين المشرق والمغرب، دار القلم، بيروت، ١٩٧٩م.
    - قطوس، بسّام، سيمياء العنوان، مكتبة كتانة، إريد، ٢٠٠١م.

- قيّاس، ليندة، لسانيّات النّصّ: النّظريّة والتّطبيق: مقامات الهمذانيّ أنموذجًا، الطّبعة الأولى، مكتبة الآداب، مصر، ٢٠٠٩م.
- مونرو، جيمس، مقامات بديع الزّمان الهمذانيّ وقصص البيكاريسك، ترجمة: خليل أبو رحمة، منشورات جامعة اليرموك، إربد، ١٩٩٥م.
- الهمذانيّ، بديع الزّمان (ت ٣٩٨هـ)، مقامات بديع الزمان الهمذانيّ، الطّبعة التّانية، (شرح: مجد عبد الحميد)، مكتبة مجد عليّ صبيح وأولاده، القاهرة، ١٩٦٢م.